

# آسان نصیب

(حصہ اول)

اہل سنت والجماعت کے چند اصول و عقائد  
اور اجتماعی مسائل

کے

## شرعی دلائل

مؤلف: مولانا ہبیل احمد مولانا محمد عثمان

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
لِحَكْمَةِ فَكْرِيَةِ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ ، أَمَّا بَعْدُ:

## فتنوں کا مقابلہ کرنے والوں کا مقام

دائنل النبوۃ بیہقی بحوالہ مشکوٰۃ صفحہ نمبر ۵۸۳ پر روایت ہے کہ  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اس امت کے آخر میں کچھ لوگ  
ہوں گے جن کو اجرامت کے پہلوں جیسا دیا جائے گا، یہ لوگ معروف  
کا حکم کریں گے اور براہیوں سے روکیں گے اور اہل فتنہ سے اڑیں گے۔“

حضرت مولانا مفتی محمد یوسف صاحب "لدھیانوی مذکورہ حدیث کے تعلق سے فرماتے ہیں کہ حق تعالیٰ شانہ کا نظام قدرت و حکمت بھی عجیب ہے، بعض بزم جہاں میں دیر سے آتے ہیں مگر ان کو نہ سست صمد یقین اولین کے پہلو میں دی جاتی ہے۔ یعنی المعروف کا حکم کرنا المنکر سے روکتے رہنا اور فتنہ پر ورول سے بر سر کار رہنا یہ تین وحیف ایسے ہیں جو پچھلوں کو پہلوں سے ملا دیتے ہیں۔

بالا شبهہ علم و فضل عبادت تقویٰ، زہد و تقدس یہ ایمانی اوصاف بھی نہایت  
گرائیں، مگر ان اوصاف سے آدمی مقبولیت عند اللہ میں اپنے ہم  
عصروں سے آگے نکل سکتا ہے تا ہم اس کا شمار اسی زمانے میں ہو گا جس  
میں وہ پیدا ہوا اور اسکے اجر و ثواب کا پیمانہ بھی اسی دور کے لحاظ سے متعین ہو گا،  
لیکن جو چیز فردون متاخرہ (آخر زمانے) کیا فردا کو فردون اولیٰ (پہلے زمانے)  
کی شخصیت بنادیتی ہے وہ صرف امر بالمعروف و نہیں عن المنکر اور اہل فتنہ  
سے بوس پیکار رہنا ہے۔

## کیا غیر مقلدین اہل سنت والجماعت سے خارج ہیں؟

غیر مقلدین کے اہل سنت والجماعت ہونے پر سوالیہ نشان ہے کیونکہ غیر مقلدین اصول و عقائد و اجتماعی مسائل میں اہل سنت والجماعت سے اختلاف رکھتے ہیں اور ان کا انکار کرتے ہیں، جن میں سے چند درج ذیل ہیں۔

| نمبر شمار    | عنوان                           | تل سنت واجماعت (اجتاف، مالکیہ، شواعی، حنابلہ) کا موقف | غیر مقلدین کا موقف                        |
|--------------|---------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| <b>أصول</b>  |                                 |                                                       |                                           |
| ۱            | شرعی ولائل                      | کتاب اللہ، سنت رسول اللہ، اجماع، قیاس مجتہد           | قرآن، حدیث                                |
| ۲            | خلافے راشدین کی سنت             | سنت خلافے راشدین کی سنت ہے                            | سنت نہیں بدعت ہے                          |
| ۳            | آتوال و افعال سلف کی جیت        | آتوال و افعال سلف کی جیت ہیں                          | آتوال و افعال صحابہ بھی جنت نہیں          |
| ۴            | مساکیک اربعہ کی تقلید           | چاروں اماموں میں سے کسی ایک کی تقلید واجب ہے          | تقلید شرک و حرام                          |
| <b>عقائد</b> |                                 |                                                       |                                           |
| ۵            | اللہ تعالیٰ کو حاضر واظر جانا   | اللہ تعالیٰ حاضر واظر ہے                              | اللہ تعالیٰ حاضر واظر نہیں ہے             |
| ۶            | روضہ اطہر کی زیارت              | روضہ اطہر کی زیارت مستحب ہے                           | روضہ اطہر کی زیارت بدعت ہے                |
| ۷            | قبر اطہر میں نبی کریم ﷺ کی حیات | وفات کے بعد قبر اطہر میں نبی کریم ﷺ کی حیات حاصل ہے   | قبر اطہر میں نبی کریم ﷺ کی حیات حاصل نہیں |
| ۸            | اولیاء اللہ کی کرامات حق ہیں    | اولیاء اللہ کی کرامات حق ہیں                          | کرامات مسلم نہیں                          |

## اجماعی مسائل

|    |                                            |                                                   |                                                    |
|----|--------------------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ۹  | ویلے                                       | جاڑے                                              | ہر کہے                                             |
| ۱۰ | ایصال ثواب                                 | جاڑے                                              | حرام و بدعت ہے                                     |
| ۱۱ | نمازتر اوقیع                               | بیک رکھاتے ہے                                     | پچھہ اوقیع کے مکر ہیں<br>وہی کچھا گھر کھاتا ہے تیں |
| ۱۲ | عورتوں مردوں کی نماز                       | عورتوں اور مردوں کی نماز<br>میں فرق ہے            | عورتوں اور مردوں کی نماز<br>میں کوئی فرق نہیں      |
| ۱۳ | نماز کیلئے عورتوں کا مسجد<br>جانا ضروری ہے | نماز کیلئے عورتوں کا مسجد<br>جانا مکروہ تحریکی ہے | نماز کیلئے عورتوں کا مسجد<br>جانا ضروری ہے         |

|                                                                     |                                                                          |                                                                     |           |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| <p>عورتوں کی عبیدین اور جمع<br/>کی نماز میں حاضری<br/> ضروری ہے</p> | <p>عورتوں کی عبیدین اور<br/> جمع کی نماز میں حاضری<br/> مکروہ ہری ہے</p> | <p>عورتوں کی عبیدین اور<br/> جمع کی نماز میں حاضری</p>              | <p>۱۷</p> |
| <p>بیک وقت دس<br/> بیان رکھ سکتے ہیں</p>                            | <p>نکاح میں بیویوں کی<br/> تقدیر صرف چار بیک</p>                         | <p>تقدیر ازدواج</p>                                                 | <p>۱۵</p> |
| <p>سو ٹی خالہ سے اسکے<br/> بھائی خالہ کا نکاح درست ۔</p>            | <p>سو ٹی خالہ کے ساتھ<br/> نکاح حرام ہے</p>                              | <p>سو ٹی خالہ (بیپ ایک<br/> ماں ایک) کیما تھو نکاح<br/> کی درست</p> | <p>۱۶</p> |

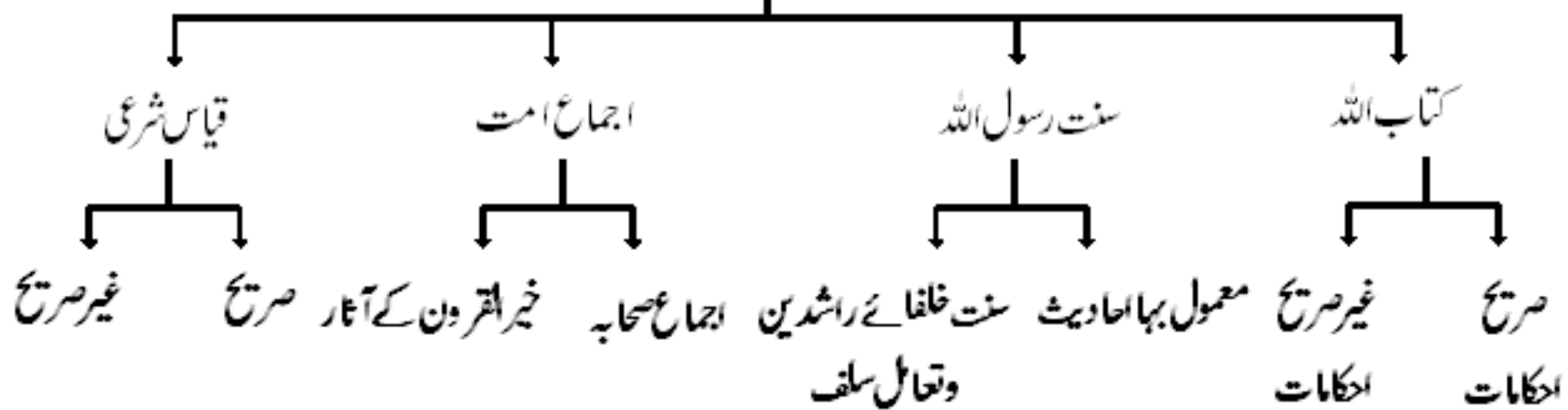
|    |                                                                        |                                                               |                              |
|----|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------|
| ۱۶ | واری کے ساتھ پوتے<br>کا نکاح جائز ہے                                   | واری کے ساتھ پوتے<br>کا نکاح حرام ہے                          | واری کے ساتھ نکاح کی<br>حرمت |
| ۱۷ | حرام کی حالت میں بیوی<br>سے اہمروں کی پریح فاسد<br>نہیں ہوتا           | حرام کی حالت میں بیوی<br>سے اہمروں کی پریح فاسد<br>ہو جاتا ہے | حرام کی حالت میں             |
| ۱۸ | نماز میں شرم گاہ کا ڈھکنا<br>عورت اگر غلی نماز پڑھے<br>تو نمازوں سے ہے | نماز میں شرم گاہ کا ڈھکنا<br>شرط ہے                           | نماز میں شرم گاہ کا ڈھکنا    |
| ۱۹ | نماز کے لئے چلکی پاکی<br>شرط نہیں ہے                                   | نماز کے لئے چلکی پاکی<br>شرط ہے                               | نماز کے لئے چلکی پاکی        |

|                                                                                 |                                                                      |                                                     |           |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------|
| <p>۲۰ نماز کے لئے جگہ کی پاکی<br/>شرطیں ہے</p>                                  | <p>نماز کے لئے جگہ کی پاکی<br/>شرط ہے</p>                            | <p>نماز کے لئے جگہ کی پاکی</p>                      | <p>۲۰</p> |
| <p>۲۱ نمازی کے کپڑوں کی<br/>پاکی شرطیں ہے</p>                                   | <p>نمازی کے کپڑوں کی<br/>پاکی شرط ہے</p>                             | <p>نمازی کے کپڑوں کی<br/>پاکی</p>                   | <p>۲۱</p> |
| <p>۲۲ بغیر و نہیوں کے قرآن کو ہاتھ<br/>لگانا جائز ہے</p>                        | <p> بغیر و نہیوں کے قرآن کو ہاتھ<br/>لگانا جائز ہے</p>               | <p>قرآن چھوٹا</p>                                   | <p>۲۲</p> |
| <p>۲۳ حافظہ اور جھبھی کیلئے<br/>قرآن کریم کی تلاوت<br/>کی تلاوت کر سکتے ہیں</p> | <p>حافظہ اور جھبھی کیلئے قرآن<br/>کریم کی تلاوت کی<br/>ممانعت ہے</p> | <p>حافظہ اور جھبھی کیلئے<br/>قرآن کریم کی تلاوت</p> | <p>۲۳</p> |

|                                                      |                                                                       |                                           |           |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------|
| <p>بغیر و خو کے بحدود تلاوت<br/>جائز ہے</p>          | <p>بغیر و خو کے بحدود تلاوت<br/>کہا جائز ہے</p>                       | <p>بحدود تلاوت</p>                        | <p>۲۴</p> |
| <p>نمایز تصریح کیلئے مسافت کی<br/>حد نہیں ہے</p>     | <p>نمایز تصریح کیلئے مسافت کی<br/>تحمید ہے</p>                        | <p>نمایز تصریح کیلئے مسافت کی<br/>حد</p>  | <p>۲۵</p> |
| <p>چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا<br/>بدعت ہے</p>          | <p>چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا<br/>ضروری ہے</p>                          | <p>چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا</p>           | <p>۲۶</p> |
| <p>جمع کی پہلی اذان بدعت ہے</p>                      | <p>جمع کی دونوں اذانیں<br/>مسنون ہیں</p>                              | <p>جمع کی دونوں اذانیں</p>                | <p>۲۷</p> |
| <p>اگر جمعہ اور عید ایک دن<br/>ہوتو جمعہ ساقط ہے</p> | <p>اگر جمعہ اور عید ایک دن<br/>ہوتو دونوں کی ادائیگی<br/>ضروری ہے</p> | <p>عید یعنی کو جمع کی نمازوں کا مسئلہ</p> | <p>۲۸</p> |

|    |                                                        |                                        |                                  |
|----|--------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------|
| ۲۹ | ایک مجلس کی تین طلاقیں<br>ایک ہوتی ہے                  | ایک مجلس کی تین طلاقیں<br>تین ہوتی ہیں | ایک مجلس کی تین طلاقیں<br>کا حکم |
| ۳۰ | جماعت پھونک کی شرعی حیثیت                              | نیجر شرک یہ جماعت پھونک جائز ہے        | جماعت پھونک کی شرعی حیثیت        |
| ۳۱ | خوابوں کی کوئی حیثیت<br>نہیں ہے                        | اچھے خواب میسر است<br>(خوب خبری) ہیں   | خوابوں کی شرعی حیثیت             |
| ۳۲ | قصوں کی شرعی حیثیت<br>ان سے کفر و شرک نامک<br>ہوتے ہیں | قصے اور واقعات عبرت<br>کا باعث ہیں     | قصوں کی شرعی حیثیت               |
| ۳۳ | تصوف کی شرعی حیثیت                                     | تصوف جائز ہے                           | تصوف شرک و بدعت ہے               |

# شرعی دلائل



## فقہی اصطلاحات

| نمبر شمار | حکم                                | دلائل                                               |
|-----------|------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ۱         | فرض                                | دلیل قطعی: صریح آیت، حدیث متواتر، اجماع امت         |
| ۲         | واجب                               | دلیل ظنی: غیر صریح آیت، حدیث غیر متواتر، قیاس مجتهد |
| ۳         | سنت مؤکده                          | صحیح صریح حدیث                                      |
| ۴         | سنت غیر مؤکده یا سفن روانکد، مستحب | احادیث ضعیفه، اقوال و اعمال سلف                     |
| ۵         | مندوب، مباح، نحل                   | اقوال و اعمال سلف                                   |
| ۶         | حرام                               | دلیل قطعی یا فرض کی مخالفت                          |
| ۷         | مکروه تحریمی                       | دلیل ظنی یا واجب کی مخالفت                          |
| ۸         | مکروه تغزیہ                        | مستحب کی مخالفت                                     |

## تقلید

اہل سنت والجماعت:- جمیع اہل سنت والجماعت کا مسلک یہ ہے کہ تقلید شرعی واجب ہے۔

غیر مقلدین:- غیر مقلدین کا مسلک یہ ہے کہ تقلید شرک و حرام ہے۔

تقلید کی تعریف:- تقلید غیر کی اتباع کرنا اُس کے برق ہونے کے گمان پر بلا کسی دلیل کے مطالبہ کے۔ (نامی شرح حسامی) یا

تقلید کہتے ہیں کسی کا قول محض اس ظن پر مان لینا کہ یہ دلیل کے موافق بتا دے گا اور اُس سے دلیل کی تحقیق نہ کرنا۔

تقلید کا مدار حسن ظن پر ہے۔ جس شخص کے متعلق یہ گمان ہوتا ہے کہ وہ دین کے معاملہ میں کوئی بات بے دلیل شرعی کے نہیں کہتا اُس کا اتباع کر لیا جاتا ہے۔ اگرچہ کہ وہ کوئی دلیل بھی مسئلہ کی بیان نہ کرے اُسی کا نام تقلید ہے۔ اور جس شخص کے متعلق یہ اعتقاد نہیں ہوتا وہ دلیل بھی بیان کرے تو بھی شبہ رہتا ہے۔

**تقلید کی حقیقت :-** تقلید کی حقیقت یہ نہیں ہے کہ امام کے قول کو حدیث و قرآن سے زیادہ سمجھا جاتا ہے۔ بلکہ یہ حقیقت ہے کہ ہم کو اتنا علم نہیں جتنا کہ ان فقہا کو تھا جنہوں نے نصوص سے فقہ کو مرتب کیا۔ جس فہم اور احتیاط کے ساتھ وہ مسائل کا استخراج کر سکتے تھے ہم نہیں کر سکتے۔

**ائمه کی تقلید کے معنی :-** تفسیر یہ ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی احادیث و ارشادات پر عمل کرتے ہیں اس تفسیر پر جو ائمہ نے بیان کی ہے کیوں کہ وہ ہمارے نزدیک درایت و فقہ کے اعلیٰ مقام پر ہیں۔ اتباع قرآن و حدیث مقصود بالذات ہو گا اور ائمہ مغض واسطہ فی التفہیم (سمجھنے میں واسطہ) ہوں گے۔ جو شخص بلا واسطہ عمل بالحدیث کا دعویٰ کرتا ہے وہ حدیث کا اتباع اپنی فہم (سمجھ) کے ذریعے کرتا ہے۔ اور یقیناً سلف صالحین کی فہم و عقل و ورع و تقویٰ و دیانت و امانت و خشیت و احتیاط ہمارے اور آپ سے زیادہ تھی تو بتائیے عمل بالحدیث کس کا کامل ہوا؟ اُن (غیر مقلدین) کا جو اپنی فہم کے ذریعے حدیث پر عمل کرتے ہیں یا مقلد کا جو سلف کے ذریعے حدیث پر عمل کرتا ہے۔

یہ دین کا کچا محل نہیں، اہل اجتہاد نے من گھڑت باتوں پر بنیاد نہیں رکھی ہے۔ اُن کے یہاں خود رائی کا کام ہی نہیں۔ مجتہدین جیسے دوسروں کو پابند بناتے ہیں خود بھی پابند ہیں کوئی بات بلا دلیل شرعی کرنے نہیں کہتے۔ تو اُن کی تقلید، تقلید شرعی ہوئی۔ اُس کا نام چاہے کچھ رکھلو۔

## تقلید کے دلائل

### تقلید کا ثبوت قرآن کریم سے

يَا ايَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اطِّيعُوا اللَّهَ وَاطِّيعُوا الرَّسُولَ وَاولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ - ترجمہ:- اے ایمان والو! اطاعت کر واللہ کی اور اطاعت کرو رسول کی اور تم میں سے جو اولو الامر ہیں ان کی (سورہ نساء آیت نمبر ۵۹) ﴿وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوفِ أَذْأْعُو بِهِ وَلَوْرَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَالَّتِي أُولَئِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ﴾ - ترجمہ: جب ان کے پاس امن یا خوف کا کوئی معاملہ آتا ہے تو اسے مشہور کر دیتے ہیں، اگر حضور اکرم ﷺ اور اپنے میں سے اولو الامر کے پاس لے جاتے ہیں تو ان میں جو مجتہد ہیں ہیں اسے اچھی طرح جان لیتے (سورہ نساء آیت نمبر ۸۳)

اس آیت سے صراحتاً ائمہ مجتہدین کی اتباع کا ثبوت ملتا ہے۔ اس آیت سے اصولی ہدایت مل رہی ہے کہ جو لوگ تحقیق و نظر کی صلاحیت نہیں رکھتے ان کو اہل اجتہاد کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ اور وہ لوگ جو راہ عمل متعین کریں اس پر عمل کرنا چاہئے۔ اسی کا نام تقلید ہے۔

وَاتَّبِعُ مَنْ أَنَا بِإِلَيْ تَرْجِمَه: اُس شخص کے راستے کی پیروی کرو جو میری طرف رجوع کئے ہوئے ہے۔ (سورہ لقمان آیت نمبر ۱۵)

فَاسْأَلُو اَهْلَ الذِّكْرَ اَنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ تَرْجِمَه: اگر تمہیں علم نہ ہو تو اہل ذکر سے پوچھلو۔ (سورہ النحل آیت نمبر: ۲۳، سورہ انبیاء آیت نمبر: ۷)

خطیب بغدادی فرماتے ہیں کہ مذکورہ آیت کریمہ میں اہل ذکر سے مراد اہل علم ہیں۔ صاحب روح المعانی علامہ آلوسی بغدادی فرماتے ہیں کہ جس چیز کا علم خود کو نہ ہو اُس میں علماء سے رجوع کرنا واجب ہے (روح المعانی: ۱۳۸: ۱۳۸)

۴۷ فلولان فر من کل فرقہ منہم طائفہ لیتفقہوا فی الدین ولینذر واقوہم  
اذار جعو الیہم لعلہم یحدرون۔ ترجمہ: کیوں نہ نکلے ہر فرقہ میں سے ایک جماعت تاکہ  
تفقہ فی الدین حاصل کرے اور جب واپس آئے تو اپنی قوم کو ہوشیار اور بیدار کرے تاکہ وہ دین  
کی باتوں کو سن کر اللہ کی نافرمانی سے بچیں۔ (سورہ توبہ آیت نمبر ۱۲۲)

اس آیت کریمہ میں اس بات کی تاکید ہے کہ مسلمانوں میں ایک جماعت ایسی ضرور ہوئی  
چاہئے جو تفقہ (دین کی سمجھ) حاصل کرنے میں مشغول رہے، تاکہ یہ جماعت ان لوگوں کو احکام  
شریعت بتائے جو اپنے آپ کو تحریک علم کی خاطر فارغ نہ کر سکے۔ اور جو لوگ تفقہ نہیں رکھتے وہ ان  
کے بتائے ہوئے طریقوں اور احکام پر عمل کریں اور اللہ کی نافرمانی سے بچیں۔ اسی کا نام تقلید ہے۔  
اور دیگر آیات بھی ہیں جن سے تقلید کا ثبوت ملتا ہے۔

## تقلید کا ثبوت احادیث سے

● حضرت حذیفہؓ سے روایت ہے کہ حضور اکرم ﷺ نے فرمایا کہ مجھے نہیں معلوم میں کتنا عرصہ تمہارے درمیان رہوں گا پس تم میرے بعد دو شخصوں کی اقتداء کرنا، ایک حضرت ابو بکر، دوسرے حضرت عمرؓ کی۔ (ترمذی ۲:۲۰ باب المناقب، ابن ماجہ ص: ۱۰، مسند احمد ۵:۵، مصنف ابن ابی شیبہ ۳:۳۷، کتاب الفضائل، کنز العمال ۱۱:۵۶۲، حدیث نمبر ۳۲۶۵۶) اس حدیث شریف میں اقتداء کا حکم وارد ہے، اقتداء کا لفظ دینی امور میں تقلید کے لئے استعمال ہوا ہے، قرآنی آیات اور احادیث میں اس کے بیشمار نظائر موجود ہیں لہذا حضرت ابو بکر و حضرت عمرؓ کی اس حدیث شریف میں صرف اقتداء کا حکم دیا گیا ہے یعنی جو یہ حضرات کہیں اس کو مان لو، ان سے دلیل نہیں طلب کی گئی ہے۔ اسی کو تقلید کہتے ہیں۔

● حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہمارے درمیان حضور اکرم ﷺ تشریف فرمائے (طویل حدیث میں ہے) فرمایا: میرے بعد تم لوگ بہت اختلاف دیکھو گے، سو تم میری سنت کو اور میرے خلفاء راشدین کی سنت کو لازم پکڑو۔ (مسند احمد: ۲۱، ترمذی: ۲: ۹۶، ابو داؤد: ۲۳۵، سمن دارمی: ۳۲، ابن ماجہ ص: ۵، مسند رک حاکم: ۱: ۲۶)

ذکورہ روایت میں پیغمبر علیہ السلام نے اپنی سنت کے ساتھ خلفائے راشدین کی سنت کو لازم پکڑنے کا حکم دیا ہے بغیر دلیل مانگے ہوئے اسی کو تقلید کہتے ہیں۔

● حضرت عبد اللہ بن عمرو بن عاص رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: بلا شبه اللہ تعالیٰ علم کو (دنیا سے) اس طرح نہیں اٹھائے گا کہ اُسے بندوں (کے دلوں) سے سلب کر لے بلکہ علم کو اس طرح اٹھائے گا کہ علماء کو (اپنے پاس) بلا لے گا، یہاں تک کہ جب کوئی عالم باقی نہیں چھوڑے گا تو لوگ جاہلوں کو سردار بنالیں گے اُن سے سوالات کئے جائیں گے تو وہ بغیر علم کے فتوے دیں گے، خود بھی گمراہ ہوں گے اور دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے (صحیح بخاری: ۲۰، کتاب اعلم صحیح مسلم: ۳۲۰، کتاب اعلم، ابن ماجہ: ۱، ترمذی: ۹۲: ۲، مسند احمد: ۲: ۱۶)۔

● حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے جب ان کو یمن سمجھنے کا ارادہ فرمایا تو آپ نے ان سے پوچھا کہ (لوگوں کے درمیان) کس طرح فیصلہ کرو گے، انہوں نے جواب دیا کہ میں کتاب اللہ کے احکام کے مطابق فیصلہ کروں گا، آپ نے ارشاد فرمایا: اگر اس مسئلے کا حکم کتاب اللہ میں موجود نہ ہو تو پھر؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضور اکرم ﷺ کی سنت کے مطابق فیصلہ کروں گا، آپ نے پوچھا اگر سنت رسول اللہ ﷺ میں وہ حکم موجود نہ ہو تو پھر؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا اس پر آپ نے ان کی توثیق فرماتے ہوئے فرمایا کہ تمام تعریفیں اس اللہ تعالیٰ کی ہیں جس نے رسول اکرم ﷺ کے فاصلہ کو اپنے پسندیدہ اور مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔ (ترمذی ۱: ۲۳۷ کتاب الاحکام فی القاضی کیف یقضی، مسند احمد ۵: ۲۸۸، مسند عدی فی الکامل ۲: ۱۹۳، رواہ الطبرانی فی الکبیر ۲۰: ۱۷، حدیث نمبر ۳۶۲، رواہ ابی ہبیقی ۱۰: ۱۱۳)

خبر القرون میں صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین کسی نے تقليد شرعی کی مخالفت نہیں کی۔ معلوم تاریخ میں غیر مقلدیت کے سب سے پہلے داعی امام شوکانی ہیں لیکن عوام و خواص کی خاطر خواہ تعداد نے ان کے اس دعوے کو قبول نہیں کیا۔ بطور فرقہ غیر مقلدیت کے یہ داعی ۱۳ویں صدی ہجری کے اخیر سے شروع ہوئے۔ یہ غیر مقلدین دعویٰ تو یہ کرتے ہیں کہ غیر مقلدیت صحابہ کے زمانے سے ہے لیکن یہ م Hispan دعویٰ ہی ہے۔ اس کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ احناف، مالکیہ، شوافع، حنابلہ بلکہ شیعوں کے بھی مدارس، کتابیں، یہاں تک کہ قبرستان بھی ملتے ہیں۔ لیکن ۱۳ویں صدی ہجری سے قبل غیر مقلدین اپنا کوئی نشان نہیں بتاسکتے۔ نہ کوئی مدرسہ، نہ کوئی کتاب، نہ کوئی مسجد، یہاں تک کہ نہ کوئی قبرستان۔

بغیر تقلید کے اسلام پر عمل ناممکن ہے۔ اسلام کی بنیاد پانچ ستونوں پر ہے۔

(۱) کلمہ کا اقرار (ایمان) (۲) نماز (۳) روزہ (۴) زکوٰۃ (۵) حج۔

مثال کے طور پر صرف دو مثالیں لیجئے۔

مثال نمبر ۱: ایمان ”کلمہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ“ کا اقرار ہے۔ جبکہ غیر مقلدین پورے کلمہ (لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ) کو مکمل صحاح ستہ کی کسی حدیث میں نہیں بتا سکتے۔ جبکہ پوری امت مسلمہ اور خود غیر مقلدین اس بات پر متفق ہیں کہ مذکورہ کلمہ کا اقرار ہی ایمان ہے، اور اس کا ثبوت صرف تقلید سے ہے۔ گویا وہ بغیر تقلید کے ایمان بھی نہیں لاسکتے۔ اگر وہ اس کے منکر ہیں تو کم از کم صحاح ستہ میں پورا کلمہ ایک ساتھ بتا دیں۔

مثال نمبر ۲: مکمل نماز جانے دیجئے، صرف ایک رکعت نماز پر غور کیجئے۔ ایک رکعت نماز میں بھی دسیوں مسائل ایسے ہیں جن کی دلیل قرآن یا حدیث میں موجود نہیں ہے۔ لیکن اس کے بعد بھی پوری امت اور خود غیر مقلدین بھی اس پر عمل کرتے ہیں، جن میں سے چند ملاحظہ ہوں۔

- ۱) امام تکبیرات بلند آواز سے کہتا ہے اور مقتدی آہستہ سے کہتے ہیں۔
- ۲) امام سورہ فاتحہ بلند آواز سے پڑھتا ہے اور مقتدی آہستہ سے پڑھتے ہیں۔
- ۳) جب بھی قیام کی حالت میں ہوتے ہیں تو ہاتھ بلند ہتھے ہیں لیکن رکوع سے اٹھنے کے بعد قومہ میں ہاتھ چھوڑ دیتے ہیں۔
- ۴) رکوع میں امام بھی اور مقتدی بھی آہستہ سے سبحان ربی العظیم کہتے ہیں۔
- ۵) سجده میں امام بھی اور مقتدی بھی آہستہ سے سبحان ربی الاعلیٰ کہتے ہیں۔

مذکورہ بالا امور صرف تقلید کے ذریعے ہی ادا کئے جاتے ہیں۔ ان کی دلیل میں قرآن کریم کی کوئی آیت یا کوئی حدیث موجود نہیں ہے اگر غیر مقلدین اس کے منکر ہیں تو مذکورہ بالا امور میں صرف ایک ایک حدیث پیش کر دیں۔

بڑے شرم کی بات ہے کہ تقلید کو شرک کہتے ہیں اور وہ اس کا خیال نہیں کرتے کہ یہ تقلید صحابہ کرام، تابعین و تابع تابعین سے لے کر آج تک پوری امت کرتی آئی ہے۔ اور خود غیر مقلدین بھی یہ کرتے ہیں اور اسے شرک کہتے ہیں۔ اور یہ بھی خیال نہیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ شرک کو معاف نہیں فرمائے گا۔ اور جس گناہ کو چاہے گا معاف کر دے گا۔ جب غیر مقلدین خود اپنے اصول سے مشرک ہیں تو وہ نماز بھی پڑھتے ہیں تو شرک ہوتا ہے۔ گویا وہ اپنے مسلک پر رہتے ہوئے نماز بھی نہیں پڑھ سکتے۔

## انہہ اربعہ میں سے کسی امام پر ترک حدیث کا الزام صحیح نہیں

علامہ ابن تیمیہؒ کی ایک کتاب ہے ”دفع اغلام عن الانہة الاعلام“ اس میں انہوں نے ثابت کیا ہے وجوہ دلالت کے اس قدر کثیر ہیں کہ کسی مجتہد پر یہ الزام صحیح نہیں ہو سکتا کہ اس نے حدیث کا انکار کیا۔ یہ کتاب دیکھنے کے قابل ہے۔

یہ کہنا بڑا مشکل ہے کہ مجتہد کے پاس اپنے قول کی دلیل نہیں اس واسطے کہ کہیں احتجاج بعارة انص ہوتا ہے۔ اور کہیں باشارۃ النص اور یہ سب احتجاج بالحدیث ہے۔

## عامل بالحدیث دراصل مقلدین ہی ہیں

عمل بالحدیث و طریقے سے ہوتا ہے۔ ایک تو عمل بکل الاحادیث ہے وہر عمل بعض الاحادیث ہے۔ اگر عمل بالحدیث سے مراد عمل بکل الاحادیث ہے تو یہ تو غیر مقلدین بھی نہیں کرتے۔ اور ممکن بھی نہیں کیوں کہ آثار مختلفہ و احادیث متعارضہ میں سب احادیث پر عمل نہیں ہو سکتا۔ یقیناً بعض پر عمل ہو گا اور بعض کا ترک ہو گا۔ اگر عمل بالحدیث سے مراد عمل بعض الاحادیث ہے تو اس معنی میں مقلدین بھی عامل بالحدیث ہیں۔ غیر مقلدین صرف اپنے ہی کو عامل بالحدیث کیسے کہتے ہیں؟

اتباع حدیث مقصود بالذات ہے اور انہے اربعہ م Hispan واسطہ فی الفہیم ہوں گے۔ جو شخص بلا واسطہ عمل بالحدیث کا دعویٰ کرتا ہے وہ حدیث کا اتباع اپنی فہم کے ذریعے سے کرتا ہے۔ اور یقیناً سلف صالحین کی فہم، عقل و رع، تقویٰ و دیانت، خشیت و احتیاط ہمارے اور غیر مقلدین سے زیادہ تھی تو بتایے عمل بالحدیث کس کا کامل ہوا؟ مقلدین کا جو سلف کے ذریعے سے احادیث پر عمل کرتے ہیں یا غیر مقلدین کا جو اپنی فہم کے ذریعہ سے حدیث پر عمل کرتے ہیں۔ اس کا فیصلہ اہل انصاف خود کر لیں۔

## حاصل

اوپر کی تحریرات سے ثابت ہوتا ہے کہ تقلید واجب ہے بغیر تقلید کے ایک رکعت نماز بھی نہیں پڑھ سکتے، پورے اسلام پر عمل کرنا تو دور کی بات ہے۔

## غیر مقلدین کی تشكیک

تشكیک کہتے ہیں شک پیدا کرنے کے لئے سوالات کرنا اور غیر مقلدین سوالات شک پیدا کرنے کے لئے ہی کرتے ہیں۔

سوال:- کیا تقلید صحابہ، تابعین یا تابع تابعین کے زمانے میں تھی؟ جب خیر القرون میں نہیں تھی تو اب کیوں؟

جواب:- ایمان کے قبول کرنے کی مثال، اور نماز کے ایک رکعت کے امور کی مثال اور پیش کر دی گئی کہ ان امور میں بھی صحابہ کرام، تابعین، تابع تابعین تقلید کرتے تھے۔ اور اگر غیر مقلدین اس کے منکر ہیں تو مذکورہ بالا دونوں امور کی دلیل میں صریح آیت یا احادیث صریحہ پیش کریں۔ اور وہ پیش کر سکتے ہی نہیں تو معلوم ہوا کہ تقلید شرعی ہر زمانے میں موجود تھی۔ اور اس کے بغیر اسلام پر عمل ناممکن ہے۔

سوال:- بجائے صحابہ کے ائمہ کی تقلید کیوں ضروری ہے؟

جواب:- تقلید کے لئے مجتہد کے مسلک کامد و ن و منضبط ہونا ضروری ہے۔ اور صحابہ میں سے کسی کا مسلک اس طرح اصولاً و فروع امدون ہی نہیں۔ اس لئے ان کی تقلید کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

سوال:- تقلید شخصی کے متعلق قرآن و صحیح حدیث میں کیا حکم ہے؟

جواب:- ابھی تک غیر مقلدین کے نزدیک تقلید ”شرک“ اور ”بدعت“ تھی۔ اور تقلید کو وہ لوگ اسلامی، جہالت، اندھا پن وغیرہ وغیرہ کہتے تھے۔ اب جبکہ تقلید کی دلیل میں قرآن کریم کی آیات، احادیث، صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین کے عمل اور خود ان کا عمل بھی پیش کر دیا گیا، جس کے انکار سے وہ عاجز ہیں، تو مسئلہ کونہ ماننے کے لئے اور اس میں تشكیل کیلئے مزید سوالات پیدا کرتے ہیں اور تقلید کی دو تھیں بتاتے ہیں۔ جب مطلق تقلید کو شرک بدعت کہہ چکے تو اب اس کی قسموں پر اتر آئے۔ یہلے غیر مقلدین یہ واضح کریں کہ کیا انہوں نے تقلید کو واجب مان لیا؟ اس کے شرک اور بدعت ہونے سے انکار کر دیا؟ اسکے بعد مزید گفتگو کریں۔ اس سوال میں غیر مقلدین کو صرف تقلید شخصی پر اعتراض ہے جس طرح انہوں نے تقلید کو حق مان لیا و یہی تقلید شخصی کو حق مانیں۔

در اصل جب قرآن کریم، احادیث، خیر القرون کے فعل سے ثابت کر دیا گیا کہ تقلید نہ صرف جائز ہے بلکہ واجب ہے تو ان کی بنیاد ہی ڈھنگی۔ پھر وہ ہاتھ پاؤں مار رہے ہیں کہ کسی طرح سے عوام کے ذہن میں شک باقی رہے۔ اس لئے زبردستی سوالات قائم کر رہے ہیں کہ تقلید شخصی کے متعلق قرآن و صحیح حدیث میں کیا حکم ہے؟ جب تقلید کو مطلق شرک، جہالت کہہ چکے تو کیا ایسا بھی ممکن ہے کہ تقلید (جہالت اور شرک) جب غیر شخصی ہو تو جائز ہو جاتی ہے؟ سوال:- اگر تقلید کا حکم ہے تو آیت اور حدیث صاف صاف لکھ دیجئے جس میں یہ ہو کہ فلاں امام کی تقلید تم پر فرض ہے؟

جواب:- مثل مشہور ہے ”خونے بدرابہانہ بسیار“۔ جب تمام حیلے بہانے بیکار ہو گئے تو نہ مانے کے لئے کوئی بہانہ تلاش کرنا ہے تو بہانہ ایسا تلاش کیا جیسے بنی اسرائیل تلاش کرتے تھے۔ یعنی گائے ذبح کرنے کا حکم دیا تو پے در پے سوالات شروع۔ وہ گائے کیسی ہو، اُس کا رنگ کیسا ہو؟ وہ کیا کرتی ہو؟ وغیرہ وغیرہ۔ جب نہیں ماننا ہے تو مطالبہ ایسا پیش کیا جس سے اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ پر جرأت ہو گئی (نعود بالله من ذالک)۔

سوال کیا کہ قرآن کریم میں ائمہ اربعہ کا نام بتاؤ ورنہ ہم نہیں مانیں گے۔ اصل میں غیر مقلدین کا وظیرہ ہی یہی ہے۔ ان کے بڑے بھائی منکرین حدیث مطالبہ کرتے ہیں کہ قرآن کریم میں بخاری، ترمذی اور محمد بن شین کے نام بتاؤ؟ ورنہ ہم حدیث کو نہیں مانیں گے۔ کیا انہیں اتنا بھی علم نہیں ہے کہ قرآن کریم اور احادیث کلیات پیش کرتے ہیں، جزئیات نہیں۔ قرآن کریم یا احادیث میں جزئیات کا مطالبہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ پر جرأت کرنا ہے۔ مثلاً قرآن کریم اور احادیث میں ”مسجد حرام“ کی طرف رُخ کر کے نماز پڑھنے کا حکم ہے اور احادیث میں یہ تو بھی آتا ہے کہ پیشاب، پاخانہ کے لئے قبلہ کی رُخ یا پیٹھنہ کرو۔ بلکہ شرقاً غرباً رہو کیونکہ مسجد نبوی کا قبلہ جنوب کی سمت ہے۔ غیر مقلدین ہندو پاک میں مغرب کی طرف رُخ کر کے نماز پڑھتے ہیں۔ کیا یہ قرآن و حدیث سے بتائیں گے کہ ہندو پاک میں قبلہ مغرب کی سمت ہے۔ یقینی بات ہے کہ نہیں بتا سکتے کیوں کہ یہ جزئیات میں سے ہے۔ اور یہ تو فقہاء کا کام ہے کہ عوام کو قبلہ کی سمت کا تعین کر کے بتائیں۔ پھر غیر مقلدین کا قرآن و حدیث میں ائمہ اربعہ یا امام ابوحنیفہ، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل کے ناموں کا آیت یا حدیث میں مطالبہ بہانہ بسیار ہے۔ رہ گیا یہ کہ ائمہ اربعہ کی تقلید کس دلیل سے ہے؟ تو یہ بالکل ظاہر ہے کہ ائمہ اربعہ کی تقلید ”اجماع امت“ سے ہے جو کہ شرعی دلائل میں سے ہے۔

سوال:- اجماع کی تعریف کیا ہے؟ اور کن لوگوں کا اجماع معتبر ہے؟ کیا تقلید شخصی پر اجماع ہوا ہے؟ اگر ہوا ہے تو کب؟ کہاں اور کن کا؟

جواب:- غیر مقلدین کے نزد یک اجماع حقیقی ممکن ہی نہیں، ان کا اجماع صرف تصوراتی ہے، پھر بھی ان کو اجماع کی فکر ہے۔ ان کے نزد یک تو صرف قرآن و حدیث جلت ہے۔ اور تقلید حرام و شرک ہے۔ اور اجماع تو غیر نبی کا ہوتا ہے، جو خود تقلید ہے۔ تو اس تقلید کی ان کو فکر کیوں ہو گئی؟ پھر بھی استحساناً جواب ملاحظہ ہو۔ ہم عصر مجتہدین کا کسی شرعی حکم پر اتفاق کرنا (چاہے وہ عملًا ہو یا قولاً) اجماع کھلااتا ہے۔ اس پر متواتر عمل ہونے سے اس کا متواتر ثبوت ہوتا ہے۔ مثلاً امت کا اس پر اجماع ہے کہ سند کے اعتبار سے ”صحیح بخاری“، صحیح الکتاب بعد کتاب اللہ ہے۔ اگر یہ کوئی کہہ کے اجماع کب ہوا؟ کہاں ہوا اور کن کا ہوا؟ تو کیا صحیح بخاری پر اجماع تسلیم نہیں کیا جائے گا؟ اجماع کیلئے ضروری نہیں کہ زمان، مکان یا اشخاص کا تعین ہو، اگر عرف میں عملًا بھی اجماع ہو جائے تو اجماع کے لئے کافی ہے۔ اور خیر القرون کے بعد ہر جگہ ائمہ اربعہ میں سے کسی نہ کسی امام کی تقلید شخصی پر متواتر عمل جاری رہا ہے۔ یہی اس کے اجماع پر قوی ترین دلیل ہے۔

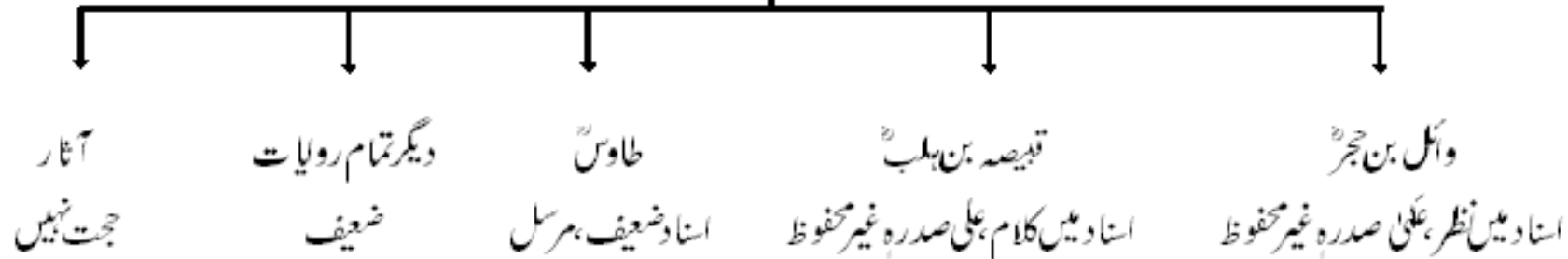
سوال:- ائمہ اربعہ (امام ابوحنیفہ، امام مالک، امام شافعی، امام احمد ابن حنبل) کی تخصیص کیوں ضروری ہے؟

جواب:- ضرورت اس بات کی ہے کہ ایسے مجتہد کی تقلید کی جائے جس کا فقه اصولاً و فروعاً ایسا مدون و منضبط ہو کہ قریب قریب تمام سوالات کے جوابات اس میں جز بھی یا کلیاً مل سکیں تاکہ دوسرے اقوال کی طرف رجوع کرنے کی ضرورت نہ ہو۔ اور یہ امر منجانب اللہ ہے کہ یہ صفت بجز مسالک اربعہ کے کسی مسلک کو حاصل نہیں تو ضروری ہوا کہ ان ہی میں سے کسی مسلک کو اختیار کیا جائے۔ کیوں کہ پانچویں مسلک کو اختیار کرنے میں پھر وہی خرابی پیدا ہو گی کہ جن سوالات کے جوابات اس میں نہ ملیں تو ان کے لئے دوسرے مسلک کی طرف رجوع کرنا ہو گا اور نفس کو وہی بے لگامی کی عادت پڑے گی جو فساد کا باعث ہے۔ مسالک اربعہ کی تخصیص کی وجہ یہی ہے۔ اور اسی بناء پر مدت سے اکثر جمہور علمائے امت کا یہی تعامل اور توارث چلا آ رہا ہے حتیٰ کہ بعض علماء نے ان چاروں مسالک میں اہلسنت والجماعت کے منحصر ہونے پر اجماع نقل کیا ہے۔

# نماز میں ہاتھ کہاں باندھے جائیں؟

غیر مقلدین کا موقف: سینہ پر ہاتھ باندھنا "سنن مؤکدہ ہے" دلیل: صحیح صریح حدیث  
احناف کا موقف: ساف کے نیچے ہاتھ باندھنا "سنن روانہ" میں سے ہے۔ دلیل: ضعیف احادیث یا انعامات اقوال سلف

## سینہ پر ہاتھ باندھنے کی روایات



## حضرت واکل بن حجر کی روایات

### [صحیح ابن خزیمہ سے]

مول بن اسماعیل:- منکر الحدیث، کثیر الخطاء، ثوری سے روایت میں ضعف (میزان الاعتدال ج ۲ ص ۲۲۸، تہذیب التہذیب ج ۱ ص ۳۲۰، فتح الباری ج ۹ ص ۲۰۶)

(روایت غیر محفوظ اور مول بن اسماعیل منفرد اس لئے بطور دلیل قبول نہیں کی جائے گی)

### [بیهقی سے]

ام سعیہ یا ام عبد الجبار:- ابن رکمانی انہیں مجھول کہا ہے۔ (الجوہر الفقی)

سعید بن عبد الجبار بن واکل الحضری:- ضعیف (تقریب ج ص)

محمد بن حجر بن عبد الجبار:- (۱) ذہبی نے کہا ہے انکے پاس مناکیر ہیں (۲) امام بخاری سے نقل کیا ہے کہ ان میں کچھ نظر ہے۔ محمد کی اپنے چچا سے روایتیں منکر ہوتی ہیں۔ (میزان ج ۳ ص ۱۵)

(بہت ضعیف، تہذیب کی یہ روایت متابعت کے قابل بھی نہیں)

## حضرت قبیصہ بن حلب کی روایات

### [مندرجہ میں سے]

قبیصہ بن حلب:- محضر ب الحدیث، ضعیف، (میزان ج ۲ ص ۲۳۳)

یحییٰ بن سعید:- ضعیف (تجالیات صدر ج ۳ ص ۵۲۰)

ساک بن حرب:- ضعیف، لین، محضر ب الحدیث، (تہذیب التہذیب ج ص)

(اس روایت میں تھیف کا تب ہے، ضعیف ہے اسلئے بطور دلیل قابل قبول نہیں)

## حضرت طاؤسؑ کی روایات

[مراکیل ابو داؤد سے]

سلیمان بن موسیٰ:- لین الحدیث، انکے پاس منکراشیاء ہیں، اضطراب، حافظہ مخلط۔ (تہذیب التہذیب ج ۲۷ ص ۲۲۷ تقریب ج اص ۳۳۱)

(غیر مقلدین کے نزدیک مرسل حدیث جھت نہیں مزید یہ کہ اسناد ضعیف اسلئے بطور دلیل ناتقابل قبول)

## آیت ”فصل لربک و انحر“ کی تفسیر

[سنن بیہقیٰ سے ابن عباسؓ کی روایت]

روح ابن مسیتب:- متروک، موضوع، اور احادیث غیر محفوظ

## [طبرانی، بیہقیٰ سے حضرت علیؑ سے روایت]

یہ روایت بطریق حضرت علیؑ پیش کرنا صحیح نہیں۔ (تفسیر ابن کثیر)

## آثار

اول تو ان آثار کی اسناد غیر صحیح ہیں۔ دوم غیر مقلد یں کو ان آثار کے پیش کرنے کا کوئی حق ہی نہیں ہے کیونکہ غیر نبی کا قول فعل ان کے نزدیک جھٹ نہیں۔

## قياسات

غیر مقلد یں بعض مرتبہ ایسی روایات پیش کرتے ہیں جن میں سر سے "علی صدرہ" یعنی سیدنا پر، "کاظم ہی نہیں ہوتا لیکن وہ ان روایات سے "سینے پر" قیاس کرتے ہیں اور اپنے قیاس کو حدیث کا نام دیتے ہیں یعنی "بات اپنی نام حدیث کا"۔ مثلاً مسند احمد، صحیح ابن خزیمہ وغیرہ سے حضرت واللہ بن حجر عسکری روایت پر شیخ البانی کا قول، صحیح بخاری سے حضرت سہل بن سعدی روایت سے ناف کے نیچے پر ہاتھ باندھنے کا رد اور سینے پر ہاتھ باندھنے کا اثبات ثابت کرنیکی کوشش کرتے ہیں جب کہ اس روایت میں نہ "تحت المزہ" ہے اور نہ "علی صدرہ" ہے۔ اس سے اپنا موقف ثابت کرنا وہی "بات اپنی نام حدیث کا" ہے۔ بعض مرتبہ غیر مقلد یں اپنے استدلال میں ایسی روایات بھی پیش کرتے ہیں جن میں **فَوْقَ السُّرَّهِ** یعنی "ناف کے اوپر" کے الفاظ ہوتے ہیں جبکہ ان کا دعویٰ سینے پر ہاتھ باندھنے کا ہے، ناف کے اوپر کا نہیں، اسلئے فوق السرہ کی روایات ان کی طرف سے ناقابل قبول ہیں۔

غیر مقلد یں کا دعویٰ "سینے پر ہاتھ باندھنے کی دلیل میں" ایک بھی "صحیح حدیث" موجود نہیں ہے، جس سے ثابت ہو سکے کہ کسی نے ایک مرتبہ بھی حضور ﷺ کو سینے پر ہاتھ باندھنے ہوئے دیکھا ہو، پھر اسکو "سنت" ثابت کرنا تو جوئے شیر لانا ہے۔ غیر مقلد یں کا دعویٰ ہے "سینے پر ہاتھ باندھنا سنت ہے"، یہ غیر مقلد یں کا صرف قیاس ہے، اور قیاس سے سنت موکدہ نہیں ثابت ہو سکتی۔

## ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کی روایات

ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کے فالمین مذکورہ باب میں بہت سی روایات پیش کرتے ہیں، جن میں سے کچھ درج ذیل ہیں۔

(۱) حضرت واکل ابن حجرؓ کی روایت      (۲) حضرت علیؓ کی روایت      (۳) حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت  
غیر مقلدین کہتے ہیں (۱) حضرت واکل بن حجر کی روایت غیر محفوظ ہے (۲) حضرت علیؓ کی روایت ضعیف ہے (۳) حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت ضعیف ہے

جامعہ:- غیر مقلدین کے پاس یعنی پرہاتھ باندھنے کے سلسلہ میں کوئی صحیح صریح مرفوع حدیث موجود نہیں ہے، اور ان کے نزدیک صرف صحیح حدیث جلت ہے اسلئے وہ بغیر دلیل یعنی پرہاتھ باندھنے ہیں اور بغیر دلیل عمل کرنا انکے نزدیک شرک ہے اسلئے انہیں یعنی پرہاتھ باندھنا ترک کرنا پاہے۔

اجتہاد:- یعنی پرہاتھ باندھنے کی مرفوع روایات اور ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کی مرفوع روایات دونوں ضعیف ہیں یا کم از کم ”غیر محفوظ“ ہیں اسلئے دونوں جانب روایات یکساں درجہ کی ہو گئیں۔ اس سلسلہ میں اصول یہ ہے کہ ”جب احادیث مقاویۃ الاقدام (یکساں درجہ کی) ہوں تو ساف (صحابہ و تابعین کبار) کے اقوال افعال سے ایک جانب ترجیح دی جائیگی۔“

حضرت حجاج بن حسانؑ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو مُجلوؑ سے سنا (راوی کہتے ہیں) میں نے ان سے دریافت کیا کہ (حضور اکرم ﷺ با تھوں کو) کیسے رکھتے تھے، تو فرمایا کہ حضور ﷺ اپنے دائیں ہتھیلی کے اندر ورنی حصہ کو اپنے دائیں ہاتھ کی ہتھیلی کے ظاہری حصہ پر رکھتے تھے اور ان دونوں کو ناف سے نیچے رکھ لیتے تھے۔ (مصنف ابن ابی شیبہ "وضع الیمن علی الشمائل" ج ۳ ص ۳۲۳)

حضرت ابراہیم بن حنفیؑ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ نماز میں اپنے دائیں ہاتھ کو دائیں ہاتھ پر ناف کے نیچے رکھتے تھے۔

(مصنف ابن ابی شیبہ "وضع الیمن علی الشمائل" ج ۳ ص ۳۲۲)

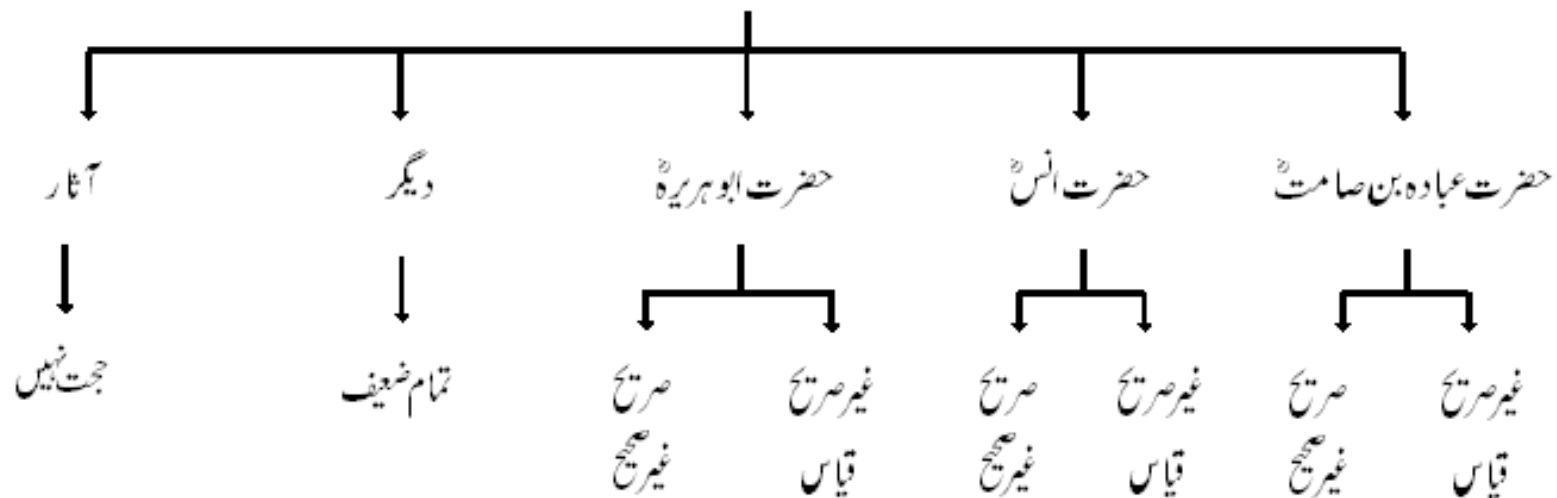
ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کے سلسلہ میں دو بنیل القدر بابعین حضرت ابو مُجلزؑ کا قول "صحیح" سند کے ساتھ اور حضرت ابراہیم بن حنفیؑ کا قول "حسن" سند کے ساتھ موجود ہے۔ اسلئے دونوں "آثار" کی بناء پر احناف کا ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کا موقف راجح ہو گیا اور اسی کو معمول بے ٹھہرایا گیا۔

کیا مقتدی پر سورہ فاتحہ فرض ہے؟

غیر مقلد ہیں: نماز جھری ہو یا سری مقتدی پر سورہ فاتحہ پڑھنا فرض ہے۔ ولیل: قرآن کریم کی صریح آیت یا احادیث صحیحہ صریحہ متواترہ۔

احناف: نماز جهری ہو یا سری ہو مقتدی کیلئے سورہ فاتحہ پڑھنا جائز نہیں بلکہ مکروہ تحریکی ہے ویلیل: قرآن کریم کی آیت یا صحیح صریح حدیث۔

### سورہ فاتحہ پڑھنے کی روایات



## حضرت عبادہ بن صامتؓ سے صریح روایات

[ترمذی، ابو داؤد، جزء القراءة]

حضرت عبادہ بن صامتؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے صح کی نماز پڑھائی پس ان پر قرأت دشوار ہو گئی جب نماز سے فارغ ہوئے تو فرمایا کہ میں تم کو دیکھتا ہوں کہ تم پڑھتے ہو امام کے پیچھے ہم نے کہا ہاں اے اللہ کے رسول (علیہ السلام) فرمایا کہ تم ایسا مت کرو مگر امام القرآن (سورہ فاتحہ) اسلئے کہ جس نے اسکونہ پڑھا اس کی نماز نہیں۔ (اسی طرح دوسری روایات ہیں)

ان روایات میں ”محمد بن اسحاق، مجھول، زید ابن واقد، شیم بن حمید، نافع بن محمود بن الربيع، عمرو بن شعیب عن ابیہ، عمرو بن شعیب عن ابی عین جده“ رواۃ ہیں، جن کے بارے میں درج ذیل کلام ہے۔

محمد بن اسحاق:۔ مل، ضعف، جبت نہیں ..... (تہذیب ج ۹ ص ۳۶)      مجھول:۔ مرسل، مل ..... (تہذیب ج ۱۰ ص ۲۵۹)  
زید ابن واقد:۔ مرسل ..... (تہذیب ج ۳ ص ۱۷۴)      شیم بن حمید:۔ ضعف، غیر ثقہ ..... (تہذیب ج ۱۱ ص ۸۱)  
نافع بن محمود بن الربيع:۔ مجھول، ضعف (تہذیب ج ۱۰ ص ۳۶۶)      عمرو بن شعیب عن ابیہ:۔ مل، بغو، ان کے پاس منکراشیاء ہیں (تہذیب ج ۸ ص ۲۹)  
عمرو بن شعیب عن ابی عین جده:۔ ضعف، مرسل ..... (تہذیب ج ۸ ص ۲۲۸)  
(ذکورہ تمام روایات ”صحیح“، نہیں اسلئے بطور دلیل ناقابل قبول)

## حضرت انسؓ سے صریح روایات

[جزء القراءة بخاری، ابن حبان، ابویعلی، طبرانی او سط، مجمع الزوائد، دارقطنی، منداحمد، تہذیق]

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے صحابہ کرام گیسا تھا نماز پڑھی پس جب نماز سے فارغ ہوئے صحابہؓی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کیا تم لوگ اپنی نماز میں پڑھتے ہو؟ جبکہ امام پڑھتا ہے پس صحابہ چپ رہے آپ ﷺ نے اس بات کو تین مرتبہ فرمایا ایک شخص یا کئی اشخاص نے کہا ہے شک ہم لوگ ایسا کرتے ہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا ایسا نہ کرو اور سورہ فاتحہ کو آہستہ پڑھو۔ (اسی طرح دوسری روایات ہیں)

ان روایات میں ”عن ابی قلاب عن انس، عبد اللہ الرقی، محمد بن ابی عائش عن رجل من اصحاب، عن قلاب عن نبی ﷺ“، اسناد اور رواۃ ہیں جن کے بارے میں درج ذیل کلام ہے۔

عن ابی قلاب بی قلاب عن انس: غیر محفوظ (تلخیص الحیر) عبد اللہ الرقی: وهم (تقریب نمبر ۳۲۶۲)

محمد بن ابی عائش عن رجل من اصحاب: اقطاع کامان (تلخیص الحیر)

ابی قلاب عن محمد بن عائش عن رجل عن اصحاب: غیر محفوظ (تلخیص الحیر) عن قلاب عن نبی: مرسلا (مصنف ابن ابی شیبہ ج ص)

(ذکورہ تمام روایات ”صحیح“، نہیں اسلئے بطور دلیل ناتائل قبول)

## حضرت ابو ہریرہؓ سے روایات

[صحیح مسلم، جزء القراءة، ابن ماجہ]

صحیح مسلم میں حضرت ابو ہریرہؓ کا قول ہے مرفوع حدیث نہیں ہے۔

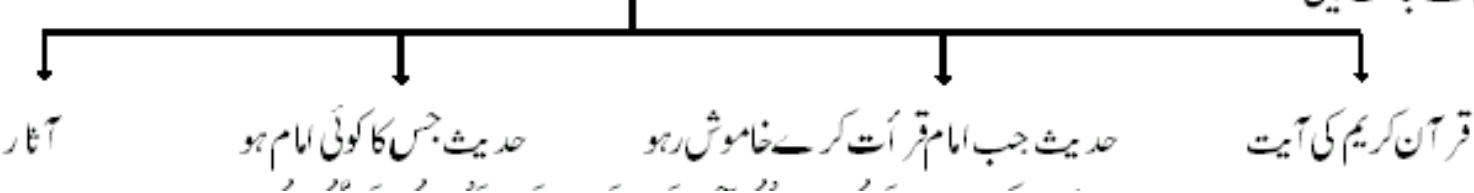
جزء القراءة بخاری کی روایت صحیح درجہ تک نہیں پہنچتی اور وہ بھی حضرت ابو ہریرہؓ کا قول ہے۔

ابن ماجہ کی روایت میں میرک نے علقن سے نقل کیا فانتہی الناک عن القراءة ..... (اوگ القراءة سے رک گئے) یہاں سے زہری کا کلام ہے مرفوع حدیث نہیں ہے۔

(غیر مقلدین کے نزدیک غیر نبی کا قول فعل جھت نہیں اسلئے مذکورہ روایات ابطور دلیل ناتابل)

### نماز میں مقتدی کیلئے سورہ فاتحہ پڑھنا مکروہ تحریکی ہے

اختلف کے نزدیک مقتدی کو نماز میں سورہ فاتحہ پڑھنا مکروہ ہے وہ اپنے دعوے کی دلیل میں متعدد دلائل پیش کرتے ہیں جن میں سے چار تم کے دلائل پیش کئے جاتے ہیں۔



(۱) **قرآن کریم کی آیت**: آیت کریمہ ”وَإِذَا قرئَ الْقُرْآنَ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا الْقَلْكُمْ تُرْحَمُونَ“ ترجمہ:- جب قرآن پاک پڑھا جائے تو تم سب اس کی طرف کان لگایا کرو اور خاموش رہا کرو تو انہوں نے تم پر حم کیا جائے۔ (سورہ اعراف آیت ۲۰۲)

جمہور صحابہ کرام کی رائے یہ ہے کہ یہ آیت مقتدی کے سنتے کے بارے میں ہے۔

(۲) حضرت ابووسی اشعریؓ سے روایت ہے کہ حضور اکرم ﷺ نے ہمیں خطبہ دیا پس ہمارے لئے ہمارا طریقہ کا واضح فرمایا اور ہمیں ہماری نماز سکھائی، چنانچہ آپ ﷺ نے فرمایا جب تم نماز شروع کرو تو صفحیں خوب اچھی طرح سیدھی کر لیا کرو، پھر تم میں کا ایک شخص امام بنے، پس جب وہ تکبیر کہے تو تم بھی تکبیر کرو (اور بر روایت جریر بن سلیمان عن قتادہ اس حدیث میں یہ اضافہ ہے کہ) اور جب وہ قرأت شروع کرے تو خاموش ہو جاؤ اور جب وہ غیر المغضوب علیہم ولا الضالیں کہے تو تم آئین کہو، اللہ تعالیٰ تمہاری دعا کو قبول کریگا۔ (صحیح مسلم باب التشهید فی المصلوٰۃ حج اص ۲۷۴، مندرجہ ج ۲۰ ص ۲۰)

مقتدی کو امام کے پیچھے سورہ فاتحہ نہ پڑھنے کے وجوہ میں یہ حدیث صحیح بھی ہے اور صریح بھی ہے۔

(۳) جس شخص کیلئے امام ہو (عین وہ مقتدی بن کر نماز پڑھے) تو امام کی قرأت اس کیلئے بھی قرأت ہے (ابن ماجہ ص ۲۱، مسند احمد ج ۳ ص ۳۳۹، مؤٹا امام محمد ص ۷۹، کتاب لائارج ص ۲۰)

اگر اس حدیث کو بافرض ضعیف بھی مانا جائے تو یہ بطور شاہد ہے اور حدیث عبادہ کی مفسر ہے

(۴) آثار:- اس میں صحابہ و تابعین کے اقوال ہیں۔

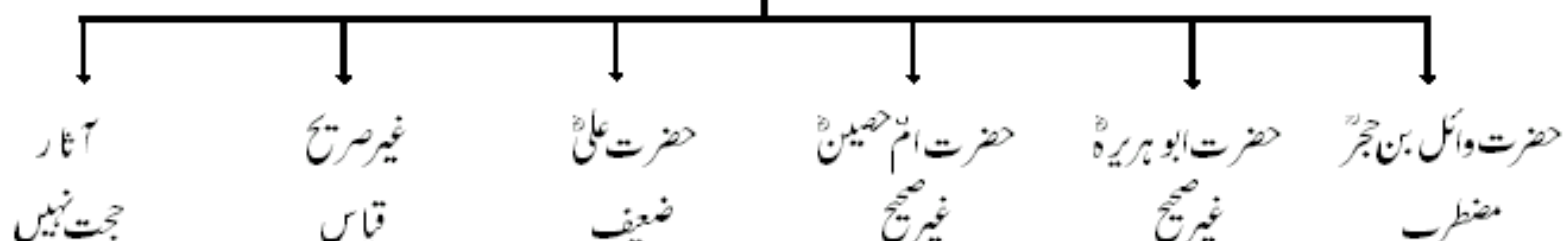
اجتہاد:- مقتدی پر سورہ فاتحہ فرض ہوئی کی دلیل میں غیر مقلدین کے پاس ایک بھی صحیح صریح حدیث موجود نہیں ہے (کیونکہ اس سلسلہ میں جو حدیث صحیح ہے وہ صریح نہیں ہے اور جو صریح ہے وہ صحیح نہیں ہے)، اسلئے غیر مقلدین کا دعویٰ کرد ہے۔ اخلاف کے پاس "قرآن پاک کی آیت" اور "صحیح مسلم کی حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ سے حدیث" موجود ہے جو صحیح صریح حدیث ہے ان دونوں (آیت اور حدیث) سے مقتدی کو امام کے پیچھے قرأت نہ کرنیکا وجب ثابت ہوتا ہے۔ اور ترک واجب مکروہ تحریکی ہے۔ اسلئے مقتدی کیلئے نماز (چاہئے جہری ہو یا سری) میں امام کے پیچھے قرأت (سورہ فاتحہ یا اس سے زیادہ پڑھنا) مکروہ تحریکی ثابت ہوتا ہے۔

(تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو نصاب شخص ص ۷۲ تا ص ۷۳)

## کیا مقتدی کہلئے جہراؤ آمین کہنا سنت ہے؟

غیر مقلدین: امام کی جہری قرأت میں والا اضافیں کہنے پر مقتدی کو جہراؤ آمین کہنا سنت مؤکدہ ہے دلیل: صحیح صریح حدیث  
اختلاف: قرأت جہری ہو یا سرزی مقتدی کا سراؤ آمین کہنا سمن زوائد میں سے ہے دلیل: ضعیف احادیث یا انعام و قول سلف

## جہراؤ آمین کہنے کی روایات



## حضرت واکل بن حجرؑ کی روایات

[ترمذی، ابو داؤد، ابن ماجہ، نسائی، ابن ابی شیبہ جز و القراءة، بخاری، دارقطنی، بیہقی، وغیرہ]

حضرت واکل بن حجر سے روایت ہے کہ میں نے سائبی اللہ علیہ السلام سے کہ انہوں نے **غیر المغضوب علیہم و لا الضالین** پر حاپھر آمین کہا (اور) دراز کی اس کے ساتھ آواز اپنی۔

حضرت وائل بن حجرؓ کی روایات میں جہر اور سر اکے سلسلہ میں تو اضطراب ہے ہی لیکن جو روایات صرف جہر کی ہیں ان میں بھی اضطراب ہے۔

مالاحظہ ہو:

### حضرت وائل بن حجرؓ سے روایات

| حدیث کی کتاب   | حضرت کے سلسلہ میں الفاظ                | حدیث کی کتاب  | حضرت کے سلسلہ میں الفاظ              |
|----------------|----------------------------------------|---------------|--------------------------------------|
| ابوداؤد        | فَقَالَ آمِينٌ مَدْبُهًا صَوْتَهُ      | ترمذی         | فَقَالَ آمِينٌ رَفَعَ صَوْتَهُ       |
| ابن ماجہ       | فَقَالَ آمِينٌ يَرْفَعُ بِهَا صَوْتَهُ | نسائی         | فَقَالَ آمِينٌ فَسِمِعَنَا هَامَةُ   |
| ابن ابی شیبہ   | يَمْدُدُ بِهَا صَوْتَهُ آمِينٌ         | جهرہ بامین    | جَهَرَ بِآمِينٍ                      |
| بیہقی          | فَقَالَ آمِينٌ رَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ   | طبرانی بمحکمہ | فَقَالَ آمِينٌ رَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ |
| طبرانی و بیہقی | فَقَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي آمِينٌ       |               |                                      |

(حضرت وائل بن حجرؓ کی روایات مضطرب ہیں اور مضطرب روایات سے استدلال صحیح نہیں)

## حضرت ابو ہریرہؓ سے روایات

[دارقطنی، مستدرک حاکم، ابن حاجہ]

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ بْنِ عَلَيْهِ جَبْ سُورَةُ نَاتِحَةِ كَفَرَاتَ سَمِعَتْ تَوْاْنِيَ آوَازَ كَوْبَدَ كَرَتْ اَوْ كَتَتْ آمِنَ۔ اور کہا (دارقطنی نے) هَلْدَأَ اِسْنَادُ حَسَنٍ یعنی یہ اسناد حسن ہے یعنی دارقطنی کو خود اعتراف ہے کہ یہ حدیث صحیح درجہ تک نہیں پہنچی ہے۔ (ای طرح دوسری روایات ہیں) ان روایات میں ”اسحاق بن ابراہیم بن العلاء البریدی بن زبریق“، ”بشر بن رافع“ روایات ہیں، جن کے بارے میں درج ذیل کلام ہے۔

اسحاق بن ابراہیم بن العلاء البریدی بن زبریق: کذاب، وہی (تہذیب الجامع: ۱۹۶)

بشر بن رافع: ضعیف، اس کے پاس منکراشیاء ہیں، اسناد مخصوص، منکر الحدیث (تہذیب الجامع: ۲۰۹)

(حدیث غیر محفوظ، اسناد میں کلام اسلئے روایات بطور استدلال ناتقابل قبول)

## حضرت اُم حُصَيْنؓ کی روایات

[مسند راہویہ، طبرانی کبیر]

حضرت اُم حُصَيْنؓ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے پیچھے نماز پڑھی پس جب آپ ﷺ نے والا اضالین کہتا تو آئیں کہا پس انہوں نے اسکو سننا اور وہ عورتوں کی صفائی میں تھیں۔

اسامیل بن مسلم کی:- ضعیف، مکرر الحدیث، متروک، مخلط، بہت لغو (میزان، ج اص ۱۱۵، تہذیب ج اص ۲۹۹)  
(حدیث غیر محفوظ اور ضعیف اسلئے بطور استدلال ناتقابل قبول)

## حضرت علیؑ سے روایات

[مسند رک حاکم، علل الحدیث]

حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو جب امام غیر المغضوب علیہم ولا اضالین کہتا تو (اس وقت) آئیں کہتے ہوئے سناء۔  
محمد بن ابی عبد الرحمن بن ابی لیلی:- ضعیف (تخریج صلوٰۃ الرسول ص ۲۳۹ حاشیہ) بزراب حافظے والے  
(اسناد میں کلام اور حدیث ضعیف اس لئے ناتقابل قبول)

## غیر صریح روایات

اگر صحیح بھی ہوں تو قیاس کا درجہ رکھتی ہیں اور قیاس سے سنت مورکدہ ثابت نہیں ہو سکتی۔

## سر آمین کہنے کی روایات

سر آمین کہنے کی دلیل میں بہت سے روایت پیش کی جاتی ہیں جن میں سے کچھ درج ذیل ہیں

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |                    |                 |      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--------------------|-----------------|------|
| آمین دعا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حضرت سمرہ بن جنبدؓ | حضرت واللہ بن ججرؓ | حضرت ابو ہریرہؓ | آثار |
| مشہور تابعی حضرت عطاء بن رباحؓ نے کہا ”آمین“ دعا ہے۔ (بخاری جاباً الْجَهْرَ بِالْأَمْيَنْ ص ۷۰) اور اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں فرمایا ”أَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً“، یعنی اپنے رب کو پکارو عاجزی کے ساتھ خفیہ طور پر۔ (سورہ اعراف آیت نمبر ۵۵) اور حدیث شریف میں ہے ”إِنَّكُمْ لَا تَدْعُونَ أَصْمَأً وَ لَا غَائِبًا“، یعنی تم کسی بھرے یا غائب کو نہیں پکارتے۔ (صحیح بخاری کتاب الجہاد باب مَا يُكْرَهُ مِنْ رَفْعِ الصُّوْتِ فِي الشُّكْبِيرِ ج ۲۰ ص ۲۰)۔ آیت اور احادیث مشیر ہیں کہ دعا میں اصل اخفاء ہے اور چونکہ آمین دعا ہے اسلئے آمین بھی اصل اخفاء (آہستہ، خفیہ) ہے۔ چنانچہ جمیع الہ سنت و اجماعت اس پر متفق ہیں، جیسا کہ گذر چکا ہے اس نے اس کی دلیل پیش کرنے کی ضرورت ہی نہیں ہے عملاً فریق خالف بھی اس پر عمل کرتا ہے لیکن اتحاداً چند روایات پیش کی جاتی ہیں۔ |                    |                    |                 |      |

حضرت حسنؑ سے روایت ہے حضرت سمرہ بن جنبدؓ اور عمر بن حصینؑ نے آپس میں بحث کی پس حضرت سمرہ بن جنبدؓ نے کہا کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے دو سکتوں (خاموشیوں) کو یاد رکھا ایک سکتہ تو وہ ہے کہ جب تکبیر کہے اور دوسرا سکتہ وہ ہے کہ **غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الظَّالِمِينَ** پڑھنے سے فارغ ہوئے پس سمرہؓ نے اس کو یاد رکھا اور عمر بن حصینؑ نے اس کا انکار کیا دونوں نے حضرت ابی بن کعبؓ کی طرف لکھا تو انہوں نے جواب دیا کہ سمرہؓ نے یاد رکھا۔ (ابوداؤد کتاب اصولۃ، باب السُّکْتَةِ عِنْدَ الْأَفْسَاحِ ج ۱۱۳)

حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے جناب رسول اللہ ﷺ نے ہم کو نماز پڑھائی پس جب **غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الظَّالِمِينَ** پڑھا آئیں کہا اور اپنی آواز کو آہستہ کیا اور اپنے دائیں ہاتھ کو باکیں ہاتھ پر رکھا اور اپنے دائیں جانب اور باکیں جانب سلام پھیرا۔ (مسند احمد ج ۲ ص ۳۱۶، ترمذی ابوبکر اصلوۃ، باب ماجاء فی النَّاسِ مِنْ جِنَاحِ الظَّالِمِینَ ج ۱ ص ۱۳۸، ابوداؤد الطیالی اسی ص ۵۸، دارقطنی کتاب اصولۃ، باب النَّاسِ مِنْ فِی الْمُضْلَوَۃِ ج ۲ ص ۳۳۲، مسند رک حاکم کتاب الفیر، باب آمِینٍ يُخْفَضُ الصَّوْتُ ج ۲ ص ۲۳۲)

حضرت ابوہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ میں سکھاتے تھے فرماتے تھے امام سے جلدی مت کرو جب وہ تکمیر کہے تو تم بھی تکمیر کرو اور جب وہ ولا اهْمَانَ کہے تو تم آمین کرو اور جب وہ رکوع کرے تو تم بھی کرو اور جب وہ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَہ کہے تو تم کہو اللہمَ رَبَّ الْحَمْدَ (صحیح مسلم کتاب اصولۃ بیان النَّسْمَاءِ الْمَأْمُوْمَ بِالْمَاءِ مَاهِنَجِ اص ۷۷۱)

**اجتہاد:** غیر مقلدین کے پاس آمین بالبھر کی "سنیت" کی دلیل میں کوئی صحیح صریح روایت موجود نہیں اسلئے انکا دعویٰ رد ہے۔

قرآن کریم کی آیت اور بخاری کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ دعا میں اصل خطا ہے۔ اور آہستہ آمین کہنے کے سلسلہ میں صن اور ضعیف روایات موجود ہیں اتنا ف کہ زدیک جو آمین آہستہ سے کہنا سنت ہے وہ دراصل سنن زوائد میں سے ہے اور سنن زوائد کی دلیل ضعیف احادیث بھی ہو سکتی ہیں۔ نیز مصنف عبد الرزق سے حضرت ابراہیم بن حنفیہ کا اہل (جسکی اسناد صحیح ہیں) یور صحیح مسلم کی حضرت ابوہریرہؓ کی روایت سے قیاس آمین بالتر (آہستہ آمین کہنے کو) راجح کرتا ہے۔  
(تفصیل کیلئے لاحظہ ہو نصیب تخصص ص ۳۷۰ تا ص ۹۰)

